
Внимание к этическому аспекту социологии в первую очередь связывают с научным 
этосом в эмпирической сфере, что весьма важно с точки зрения осмысления исследова-
тельской деятельности. Не менее существенно рассмотрение нравственных основ самих 
социологических теорий как отправных точек, в значительной степени определяющих 
мотивы и цели деятельности ученых.

Вне зависимости от того, декларируется это явно или нет, построение социологи-
ческих теорий невозможно вне мировоззренческой основы, а именно – представлений 
о природе человека и общества. Социологи, выбирающие те или иные философские ос-
нования социологии, либо ориентированы в явной или скрытой форме на различение 
добра и зла как критериев конструктивности/деструктивности деятельности (в том числе 
научной), либо намеренно игнорируют этическое измерение, что, в конечном счете, так-
же есть определенная моральная позиция и результат морального выбора. Как заметил 
П. А. Сорокин, если посмотреть на историю мысли, можно обнаружить, что великий мо-
ралист, как правило, оказывался и великим социальным мыслителем, а великий социаль-
ный мыслитель – великим моралистом, так что «очень мало таких социологических про-
изведений, если они вообще есть, которые были бы свободны от нравственных оценок, 

DOI: 10.31857/S0132162525010123

Ключевые слова: этический аспект социологической теории • философские основы 
социологии • научная объективность • социал-дарвинизм • нравственные оценки в со-
циологии • солидарность • взаимопомощь • гуманитарные цели социологии • социоло-
гия и этика

Аннотация. Социологи-позитивисты, вдохновленные идеями Просвещения и эмпи-
ризма, стремились к удалению метафизики из социологии во имя прогресса, что и при-
вело к утрате их теориями этического измерения. В качестве антитезиса идеям расового 
превосходства и выживания наиболее приспособленных в статье рассматривается идея 
прогресса, основанного не на отборе, а на солидарности и взаимопомощи. Социология, 
аргументирует автор статьи, служит гуманитарным целям, если, стремясь к научной 
объективности, не только не множит количество отверженных, но и способствует их 
адаптации и оздоровлению социальной атмосферы. Важно соблюдение баланса между 
объективностью социологии и ее этическими основаниями и последствиями.

Кудрина София Альбертовна – кандидат философских наук, доцент, заведующая кафедрой 
философии Ярославского государственного университета им. П. Г. Демидова, Ярославль, Россия 
(sofia-kudrina@mail.ru).

ФИЛОСОФСКИЕ ОСНОВАНИЯ И  ЭТИЧЕСКИЕ  
ПОСЛЕДСТВИЯ СОЦИОЛОГИЧЕСКИХ ТЕОРИЙ

С.А. КУДРИНА

© 2025 г.

Дискуссия. Полемика



138� Социологические исследования № 1, 2025

таких, как «это желательно или нежелательно», «полезно или вредно», «прогрессивно или 
регрессивно», «справедливо или несправедливо», «нравственно или безнравственно», 
«социально или антисоциально»» [Сорокин, 2017: 160].

Позитивистские социологи, вдохновляемые идеями французского Просвещения и ан-
глийского эмпиризма, подчеркнуто декларировали нейтралитет, свободу от оценок и дис-
танцировались от метафизики в пользу искомой научной объективности. Их отказ от ме-
тафизики также был предполагаемым условием достижения успеха в поисках здорово-
го общества, развивающегося эволюционно. У некоторых из них это было сопряжено 
с пренебрежением человеком, который по тем или иным естественным причинам мешал 
проекту грядущего здорового общества: «Эти несовершенные существа – ошибки приро-
ды… Если они окажутся достаточно совершенны для жизни, то останутся жить… Если же 
они недостаточно совершенны, то умрут, и это лучшее, что такие существа могут сде-
лать… Общество все-таки очищается действием этого закона от негодных в каком-либо 
отношении элементов» [Спенсер, 1872: 379]. Слова Г. Спенсера отражают его понимание 
принципа «равной свободы». В основе его социологической теории лежит эволюциони-
стская идея, которая, в свою очередь, зиждется на своеобразном представлении о при-
роде зла. Зло, как утверждает он в работе «Социальная статика», состоит исключительно 
«в недостатке приспособления к условиям существования» [Спенсер, 1872: 68]. Эволю-
ционистская идея предполагает, что в человеке преобладает животная сущность и что 
общество должно непременно прогрессировать благодаря борьбе за существование, 
а это означает, что вредно вмешиваться в естественный процесс и «поощрять размно-
жение наименее приспособленных», поскольку это помешает «размножению наиболее 
приспособленных» [Спенсер, 1872: 380]. Таким образом, прогресс, который так «необхо-
дим для благополучия англосаксонца» [Спенсер, 1872: 8], у социал-дарвинистов не про-
сто рассматривается вне нравственного поля; он вообще мыслится как явный противовес 
милосердию.

Идея превосходства одних над другими по каким бы то ни было естественным при-
знакам была весьма распространена в XIX в. Помимо социал-дарвинизма, сюда можно 
отнести также расово-антропологическую теорию. Эти идеи стали явным вызовом христи-
анским нравственным ценностям, а именно идее любви к ближнему, предполагающей ра-
венство всех по достоинству, поскольку каждый, вне зависимости от расовой принадлеж-
ности, социального положения и показателей здоровья, есть, по христианскому учению, 
образ и подобие Бога и, следовательно, достоин жизни, любви, уважения и милосерд-
ного к себе отношения. С точки зрения христианства социал-дарвинистская и расово-
антропологическая идеи выглядели безжалостными и даже бесчеловечными. Н. А. Бер-
дяев объяснил неприятие этих идей необходимостью «организовать иное управление 
миром, управление человеком, при котором не будет невыносимых страданий, человек 
человеку будет не волком, а братом» [Бердяев, 2008: 122]. Итак, встает вопрос: а мож-
но ли допустить развитие социологии вне нравственного измерения? Н. К. Михайловский, 
русский социолог XIX века, восставая «против перенесения методов естественных наук 
в науки социальные», «настаивал на том, что в социологии неизбежны оценки» (прив. по: 
[Бердяев, 2008: 150]). Еще задолго до распространения нацистской идеи как логичного 
продолжения расово-антропологического подхода в социологии зарождается антитезис, 
основанный на несогласии с разделением людей на «полноценных» и «неполноценных» – 
все равны по достоинству. Чтобы не впадать в подобного рода антигуманные идеи, соци-
ологию как науку «о справедливом общежитии» [Кареев, 1922: 199], о «солидарности со-
знательных особей» [Арнольди, 1898: 129] ни в коем случае нельзя лишать нравственного 
идеала, как утверждал, к примеру, П. Л. Лавров (один из псевдонимов – С. С. Арнольди). 
По мнению П. А. Кропоткина, фактором прогресса является не борьба за существование 
и не естественный отбор, а взаимопомощь. «За последнее время, – писал он в работе 
“Взаимная помощь среди животных и людей как двигатель прогресса”, – мы столько на-
слышались о “суровой, безжалостной борьбе за жизнь”, которая якобы ведется каждым 



Кудрина С.А. Философские основания и этические последствия… � 139

животным против всех остальных; каждым “дикарем” против всех остальных “дикарей”, 
и каждым цивилизованным человеком против всех его сограждан, – причем подобные 
утверждения сделались своего рода догматом, религией образованного общества, – что 
было необходимо прежде всего противопоставить им обширный ряд фактов, рисующих 
жизнь животных и людей с совершенно другой стороны» [Кропоткин, 1922: 9]. При этом 
Кропоткин не отрицал и роли борьбы за существование, предлагая учитывать сочетание 
двух этих важных факторов – и борьбы за существование, и взаимной помощи. Ссыла-
ясь на «Происхождение человека» Ч. Дарвина, Кропоткин утверждал: Дарвин признавал, 
что «“наиболее приспособленными” оказываются вовсе не те, кто физически сильнее, 
или хитрее, или ловчее других, а те, кто лучше умеет соединяться и поддерживать друг 
друга, как сильных, так и слабых, – ради блага всего своего общества». Так что социал-
дарвинисты пошли в этом вопросе дальше Дарвина и несколько исказили (или, как это 
охарактеризовал Кропоткин, «сузили») его теорию [Кропоткин, 1922: 15]: «беспощадную 
борьбу из-за личных выгод они возвели на высоту принципа, закона всей биологии, кото-
рому человек обязан подчиняться» [Кропоткин, 1922: 16]. Замечания Дарвина относитель-
но взаимной поддержки, «к несчастью, остались незамеченными» [Кропоткин, 1922: 14].

Стремление освободить социологическое теоретизирование от метафизики автома-
тически означало максимальное дистанцирование от этического измерения. Это дистан-
цирование во многом связано также с различием между отнесением к ценности и оцен-
кой, с принципом свободы от оценки в социологии. Этическое измерение в таком слу-
чае может попасть в запретную область «оценивания»: ведь ученому нельзя «развивать, 
ни тем более защищать… какую-либо… ценностную позицию» [Вебер, 1990: 600]. В со-
циологическом номинализме, таким образом, есть некая доля духовного и нравственно-
го релятивизма: различение добра и зла представляется как некое «субъективное при-
страстие»; следует «только понять, что представляет собой божественное для одного 
и что – для другого», ведь каждый «индивид должен решить, кто для него Бог и кто дья-
вол» [Вебер, 1990: 726], что есть добро, а что – зло, и поэтому «довольно обсуждать во-
просы, уводящие нас слишком далеко» [Вебер, 1990: 727]. На эту этическую неопреде-
ленность обратила внимание П. П. Гайденко: если ставятся в один ряд харизматические 
лидеры Перикл, Клеон, Наполеон, Иисус Христос, Чингисхан на основании формального 
(идеально-типического) сходства черт их лидерства, то по каким критериям можно от-
личить «политика, каким был, например, Перикл, от политического демагога типа Гитле-
ра, опиравшегося на суггестивно-эмоциональные формы воздействия на массы и потому 
вполне подходившего под веберовское определение харизматика»? (прив. по: [Вебер, 
1990: 28]). Его мотивы, нравственные качества, содержание его идей, их созидательность 
или разрушительность – все то, что в той или иной мере относится к области духовно-
нравственной, выносится за скобки. Но можно ли игнорировать этот аспект? Если нет, он 
требует дальнейшего детального исследования.

С другой стороны, важно, чтобы социология не теряла своей научности. Именно по-
этому П. А. Сорокин предположил, что социологии, для того чтобы служить этическим це-
лям, необходимо быть независимой от этики: «Если социология и другие социальные нау-
ки хотят развиваться, они должны в этом отношении следовать естественным наукам. Это 
не означает недооценку моральных ценностей. Но это значит, что все хорошо на своем 
месте. Более того, я убежден, что чем больше эти науки будут прогрессировать в чисто 
научном отношении, тем больше будет у них возможностей служить нашим практическим 
потребностям и этическим целям» [Сорокин, 2017: 162]. Он рассматривал не столько при-
ближение социологии к этике, сколько необходимость развития самой этики как научной 
дисциплины, основанной на глубоких, эмпирически обоснованных знаниях социальных 
наук: «В будущем этика, – предполагал он, – скорее всего, превратится в сложную дисци-
плину, которая, как медицина, будет указывать конкретные пути и средства осуществле-
ния того, что следует делать в той или иной конкретной ситуации. В основе этих рецеп-
тов будут лежать причинно-следственные связи, выявленные и обнаруженные другими 



140� Социологические исследования № 1, 2025

науками, которые изучают реальность такой, какова она есть» [Сорокин, 2017: 161–162]. 
Сорокин сводит этический аспект социологии к тому, как «должно быть» [там же: 159], 
к стремлению к «реализации идеала» [там же: 161], хотя этика далеко не ограничивает-
ся вопросом об общественном идеале, в ней достаточно понятий, лежащих в области 
личностного выбора и межличностных отношений, – милосердие, любовь, эгоизм и т. д. 
Но нельзя не согласиться с тем, что социологическое знание как таковое неизбежно не-
сет в себе этические последствия вне зависимости от того, хочет исследователь этого 
или нет. Таким образом, даже социология, свободная от ценностей, способна выполнять 
этическую функцию: «Наука, – писал Ф. Гиддингс, – не делает ничего большего, чем по-
могает нам смело встретиться с фактами… С фактами, которые социальные науки сде-
лали общеизвестными и сделают еще более известными, которые способствовали бы 
уменьшению людских несчастий и более мудрой жизни, чем та, которой человеческая 
раса жила до сих пор» [Гиддингс, 2007: 164). И здесь важно помнить, что рациональность 
и объективность ни в коем случае не должны обернуться наивностью и потерей бдитель-
ности. Та прекрасная перспектива, о которой солидарно говорят Гиддингс и Сорокин, 
открывается далеко не в любом этическом контексте. Всегда важен вопрос цели позна-
вательной деятельности. Конечно, было бы хорошо, если бы всякий социолог добывал 
факты исключительно для углубления знания ради «уменьшения людских несчастий». Од-
нако получение социологического знания и применение его всегда имеет мотив. И этот 
мотив далеко не всегда направлен на преодоление человеческих несчастий. Более того, 
есть откровенно манипулятивные техники, которые также вырастают из добытых социо-
логами фактов, но эти факты нужны исключительно для так называемого «эффективного 
управления». В таком случае человек интересует не сам по себе, а как капитал, как ре-
сурс, из которого необходимо извлечь максимум пользы и при помощи которого можно 
получить больше прибыли, если исследования проводить с целью введения эффективной 
«системы эксплуатации», которое «может быть уподоблено установке усовершенствован-
ной машины» [Тейлор, 1922: 32]. На выявление механизмов эксплуатации человека чело-
веком и освобождение угнетенного класса была нацелена Марксова теория. Но и здесь 
благие намерения предполагали жертвы. Жертвы во имя справедливого будущего счита-
лись морально оправданными. Бороться с эксплуатацией нужно было непременно через 
разрушение прежней структуры, через революционное насилие, начинающееся с лише-
ния угнетателей собственности и даже жизни. Светлое будущее потомков, гипотетический 
коммунистический рай предполагалось строить за счет жертв – ценой жизней ныне живу-
щих. «Революции, – писал Питирим Сорокин, – скорее не социализируют людей, а биоло-
гизируют; не увеличивают, а сокращают все базовые свободы; не улучшают, а ухудшают 
экономическое и культурное положение рабочего класса. Карает же она… не столько 
аристократические классы, сколько миллионы беднейших и трудящихся классов, которые 
в своем пароксизме надеются раз и навсегда революционным путем покончить со своей 
нищетой» [Сорокин, 1992: 270].

Пример максимального включения этического аспекта в социальную науку можно 
увидеть у Якоба Леви Морено. Основываясь на христианской антропологии и рассма-
тривая любого «человека как Богоподобное творческое существо», а не как животное, 
усматривая в нем духовное, социальное, творящее и действующее начала [Гриншпун, 
2021: 15], он поставил цель исцеления человечества без предварительных разрушений 
и революционных переворотов и свой метод социометрии посвятил именно этой цели. 
Что подразумевалось под исцелением? Здесь имелся в виду прежде всего этический 
аспект. Метод социометрии не ограничивается диагностическими целями, он разрабо-
тан Морено именно для помощи людям, которые по тем или иным причинам оказыва-
ются отверженными. Смысл выявления отвергнутых здесь полностью противоположен 
социал-дарвинистскому выживанию наиболее приспособленных. В работе «Социометрия: 
экспериментальный метод и наука об обществе» он утверждал, что социометрия позво-
ляет обнаружить тех, кто находится на периферии социальных структур, и выработать 



Кудрина С.А. Философские основания и этические последствия… � 141

стратегию их включения в группу [Морено, 2001: 45]. Кроме того, Морено стимулировал 
таких членов группы к пониманию, что каждый из них не одинок и выжить они способны 
и без его участия, надо лишь объединиться и взаимно друг друга поддерживать. Тем са-
мым он предотвращал их зависимость от него и поддерживал формирование сети взаим-
ной поддержки, повышающей качество межличностного общения.

Этический аспект социологических теорий предполагает как объективный анализ мо-
ральных норм и ценностей, так и разработку методологических основ их диагностики 
в целях оздоровления общества. Если социология действительно «имеет гуманистиче-
скую природу», являясь «наукой об условиях развития и реализации природы человека» 
[Козырьков, 2021: 120], и если социологическая теория реально служит гуманитарным 
целям, то недопустимо даже под предлогом достижения научной объективности обес-
ценивать «неприспособленных» и относить их к разряду «неполноценных» [Критическая 
социология заботы, 2019]. Напротив, гуманитарная направленность социологии означает, 
что она, активно включая мышление в терминах заботы [Макеева, 2024: 12–22], способ-
ствует как их адаптации, так и оздоровлению социальной атмосферы в целом [Мансуров, 
2022: 118–128]. В этом смысле необходимо соблюдение баланса между объективностью 
социологии, с одной стороны, и ее этическими основаниями и последствиями – с другой.

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

Арнольди С. С. Задачи понимания истории. М.: Изд. М. Ковалевского, 1898.
Бердяев Н. Русская идея. СПб.: Азбука-классика, 2008.
Вебер М. Избранные произведения. М.: Прогресс, 1990.
Гиддингс Ф. Г. Социология как наука о человеческом обществе и человеческом поведении // Социо-

логия власти. 2007. № 6. С. 151–164.
Гриншпун И. Б. Идеи Джекоба Леви Морено в контексте развития западноевропейской и североаме-

риканской психологии ХХ столетия. М.: ФГБОУ ВО МГППУ, 2021.
Кареев Н. И. П. Л. Лавров как социолог // Лавров П. Л. Статьи, воспоминания, материалы. Пт.: Колос, 

1922. С. 193–248.
Козырьков В. П. О гуманистической направленности развития социологии. Философская антрополо-

гия. 2021. Т. 7. № 2. С. 120.
Критическая социология заботы: перекрестки социального неравенства. СПб.: ЕУ в СПб., 2019.
Кропоткин П. А. Взаимная помощь среди животных и людей как двигатель прогресса. Пт.; М.: Голос 

труда, 1922.
Макеева Т. В. Этика заботы: концепт, феномен, научный дискурс // Отечественный журнал социаль-

ной работы. 2024. № 1(96). С. 12–22.
Мансуров В. А. «Социологи болеют за все общество в своей стране…» (интервью с В. А. Мансуро-

вым) // Социологические исследования. 2022. № 8. С. 118–128.
Морено Я. Л. Социометрия: Экспериментальный метод и наука об обществе. М.: Акад. проект, 2001.
Сорокин П. А. Социология и этика // Наследие. 2017. № 2 (11). С. 158–162.
Сорокин П. А. Социология революции // Сорокин П. А. Человек. Цивилизация. Общество. М.: Поли-

тиздат, 1992. С. 266–294.
Спенсер Г. Социальная статика. СПб.: Изд. Н. П. Полякова, 1872.
Тэйлор Ф. Искусство резать металл. Берлин: БИНТ, 1922.

Статья поступила: 15.07.24. Финальная версия: 18.12.24. Принята к публикации: 24.12.24.



142� Социологические исследования № 1, 2025

PHILOSOPHICAL FOUNDATIONS AND ETHICAL CONSEQUENCES  
OF SOCIOLOGICAL THEORIES

KUDRINA S.A.

P. G. Demidov Yaroslavl State University, Russia

Sofia A. KUDRINA, Cand. Sci. (Philos.), Head of the Department of Philosophy, P. G. Demidov Yaroslavl State 
University, Yaroslavl, Russia (sofia-kudrina@mail.ru).

Abstract. The ethical dimensions of sociology encompass both the principles of scientific ethos in 
the empirical domain and the examination of moral foundations underlying sociological theories. The 
philosophical underpinnings of sociological concepts significantly shape their ethical implications. A key 
outcome of sociologists’ rejection of metaphysical approaches (notably Christian traditions) in favor of 
scientific rigor and emphasis on the biological nature of humans and society has been a departure from 
the principle of equality in spiritual worth, leading to moral relativism and the potential endorsement 
of the superiority of certain individuals over others based on natural attributes. This raises a critical 
question: is it possible for sociology to develop independently of moral considerations? In conclusion, it is 
emphasized that sociology, while maintaining scientific objectivity, should remain a humanistically oriented 
discipline, fostering the protection of vulnerable social groups and promoting overall societal well-being.

Keywords: ethical aspect of sociological theories, philosophical foundations of sociology, scientific 
objectivity, Social Darwinism, moral assessments, solidarity, mutual aid, humanitarian aims of sociology, 
sociology and ethics.

REFERENCES

Arnoldi S. S. (1898) Tasks of Understanding the History. Moscow: Izd. M. Kovalevskogo. (In Russ.)
Berdyaev N. (2008) The Russian Idea. St. Petersburg: Azbuka-klassika. (In Russ.)
Critical Sociology of Care: Intersections of Social Inequality (2019) St. Petersburg: EU v SPb. (In Russ.)
Giddings F. H. (2007) Sociology as a Science of Human Society and Human Behavior. Sotsiologiya vlasti 

[Sociology of Power]. No. 6: 151–164. (In Russ.)
Grinshpoon I. B. (2021) The Ideas of Jacob Levy Moreno in the Context of the Development of Western 

European and North American Psychology of the 20th Century. Moscow: FSBEI HE MGPPU. (In Russ.)
Kareev N. I. (1922) P. L. Lavrov as a Sociologist. In: Lavrov P. L. Articles, Memories, Materials. St. Petersburg: 

Kolos: 193–248. (In Russ.)
Kozyrkov V. P. (2021) On the Humanistic Orientation of Sociology Development. Filosofskaya antropologiya 

[Philosophical Anthropology]. Vol. 7. No. 2: 120. (In Russ.)
Kropotkin P. A. (1922) Mutual Aid Among Animals and Humans as a Driver of Progress. Saint Petersburg, 

Moscow: Golos Truda. (In Russ.)
Makeeva T. V. (2024) Ethics of Care: Concept, Phenomenon, Scientific Discourse. Otechestvennyi zhurnal 

sotsialnoi raboty [Domestic Journal of Social Work]. No. 1 (96): 12–22. (In Russ.)
Mansurov V. A. (2022) “Sociologists Are Concerned About Society as a Whole in Their Country…” (Interview 

with V. A. Mansurov). Sotsiologicheskie issledovaniya [Sociological Studies]. No. 8: 118–128. (In Russ.)
Moreno J. L. (2001) Sociometry, Experimental Method and The Science of Society. Moscow: Akadem. Proekt. 

(In Russ.)
Sorokin P. (1992) Sociology of Revolution. In: Sorokin P. Man. Civilization. Society. Moscow: Politizdat: 

266– 294. (In Russ.)
Sorokin P. A. (2017) Sociology and Ethics. Nasledie [Heritage]. No. 2(11): 158–162. (In Russ.)
Spencer H. (1872) Social Statics. St. Petersburg: Izd. N. P. Polyakova. (In Russ.)
Taylor F. (1922) On the Art of Cutting Metals. Berlin: BINT. (In Russ.)
Weber M. (1990) Selected Works. Moscow: Progress. (In Russ.)

Received: 15.07.24. Final version: 18.12.24. Accepted: 24.12.24.


