
Социальная онтология не предмет социологического теоретизирования? Согласно 
утвердившемуся в отечественной социологии мнению, «социологи …исследуют не “приро-
ду” …общества, а общество» [Гофман, 2005: 23]. Однако понятие «общество» – онтологиче-
ски нагруженное, и неслучайно автор уточняет, что речь идет о «различных воплощениях <об-
щества> (будь то социальные нормы, ценности, институты, действия, взаимодействия, агенты, 
акторы и т. д.)» [Гофман, 2005: 22]. Между тем это только осложняет ситуацию: в результате мы 
имеем дело с некой сущностью, называемой «общество», и его разнообразными «эманация-
ми», к которым можно добавить социальные отношения, процессы, представления, установ-
ки, мнения, габитусы, поля, структурации, сети, паттерны, формы. Что представляют собой 
все эти разнородные «социальные вещи», и на каком основании мы объединяем их в понятии 
«общество»? И не оказывается ли оно в этой ситуации излишним?

Подобные вопросы имманентно присутствуют в социологическом дискурсе, однако про-
фессиональное сообщество остается невосприимчивым к онтологической проблематике, 

DOI: 10.31857/S0132162525020022

Ключевые слова: социальная онтология • «онтологический поворот» • «плоская 
онтология» • «проводники взаимодействия» • семиотическая концепция социальности • 
холизм • «общественность» • «соборность»

Аннотация. В статье представлен опыт теоретико-методологической и историко-
социологической рефлексии социально-онтологической проблематики, ставшей в по-
следнее время предметом активного обсуждения. Ряд исследователей определяет эту 
ситуацию как «онтологический поворот», что в статье оценивается как избыточная ме-
тафора. Манифестируемый в виде «плоской онтологии» «онтологический поворот» сви-
детельствует не столько о методологической озабоченности философскими основани-
ями социологических поисков, сколько о стремлении нейтрализовать крайности соци-
ального конструктивизма. В статье показано, что «онтологический поворот» в версии 
«плоской онтологии» Бруно Латура представляет собой демонстративный отказ от об-
суждения онтологической проблематики и сведение ее к методологии исследователь-
ской работы. Отсутствие онтологической ясности в отношении исследуемых сущностей 
порождает исследовательскую ситуацию, в которой социальная онтология сводится 
к предмету исследования, «конструкты второго порядка» сливаются с непосредствен-
ными суждениями респондента, а онтология социального целого подменяется онтоло-
гией субъекта. Полагая, что социальная онтология связана с двумя принципиальными 
вопросами – из чего «состоит» социальное и на каком уровне оно существует, автор 
обращается к социологии П. А. Сорокина и социальной философии С. Л. Франка. Твор-
чество первого помогает обосновать идею семиотической природы социальной реаль-
ности, работы второго способствуют пониманию природы социальных связей, в полной 
мере постигаемой на уровне социального системного целого. Холистический подход 
Франка, продуктивный как методологическая альтернатива «плоской» онтологии, экс-
плицируется в статье в трех ракурсах – религиозном, феноменологическом и системном.

ШМЕРЛИНА Ирина Анатольевна – доктор социологических наук, ведущий научный сотрудник 
Института социологии ФНИСЦ РАН, Москва, Россия (shmerlina@yandex.ru).

ОТЕЧЕСТВЕННАЯ СОЦИАЛЬНАЯ МЫСЛЬ 
И  ОНТОЛОГИЧЕСКИЕ ГОРИЗОНТЫ СОВРЕМЕННОЙ 
СОЦИОЛОГИЧЕСКОЙ ТЕОРИИ

И.А. ШМЕРЛИНА

© 2025 г.



16� Социологические исследования № 2, 2025

испытывая по отношению к ней целый спектр негативных эмоций в диапазоне от «недоуме-
ния» и «подозрения» [Бурбулис, 2019: 18] до осознанного отторжения. Автору данного тек-
ста приходилось, в ходе неформальных обсуждений, слышать мнение о том, что социологам, 
в их массе, проблемы онтологии чужды и неинтересны, поскольку они предпочитают плясать 
от «земли», ориентируясь на острые прикладные проблемы.

Стремлением быть ближе к «земле» можно, в частности, объяснить прочно укоренившу-
юся в опросной социологии «стратегию доверия», в соответствии с которой суждения социо-
лога о социальной реальности непосредственно выводятся из мнений / оценок респондента, 
что ощутимо сказывается на результатах исследования – зачастую весьма скромных и пред-
сказуемых. В этом следует видеть не просто показатель недостаточной квалифицированности 
исследователя, но симптом реальных теоретико-методологических перекосов в самом соци-
ологическом знании, где вопрос онтологии по сути заменен вопросом о предмете социоло-
гического исследования.

Между тем отсутствие онтологических предпосылок, осмысленных методологически 
в виде определенных теоретических конструктов, не означает их отсутствия как таковых. Лю-
бое социальное исследование исходит из определенных онтологических установок, в явном 
или неявном виде направляющих авторскую мысль. В ситуации непосредственной близости 
к «земле», когда «конструкты второго порядка» фактически сливаются с суждениями респон-
дента, социальной онтологией оказывается совокупность определенных состояний индиви-
дуальных сознаний, фактически подменяющих собой то, что неявно предполагается под он-
тологией общества – социального целого.

За стремление не углубляться в сложные философские вопросы наука социология платит 
дорого – скромными объяснительными возможностями и отказом от предсказательных амби-
ций. Возможно, есть определенная правота в словах С. Л. Франка, одного из самых мощных 
отечественных социальных философов, полагавшего, что «нити, связующие частные области 
в высшее, общее единство, проходят через глубину, не доступную эмпирическому знанию» 
[Франк, 1992: 20].

Что такое «социальная онтология». Будучи невостребованной, «социальная онтология 
…представляет собой terra incognita …для российских ученых» [Орехов, 2024: 3]. Означает ли 
это, что поиску онтологических решений, направляющих социологический поиск, должна 
предшествовать рефлексия по поводу того, что следует понимать под социальной онтоло-
гией? Рассуждения о существе последней не отличаются ясностью. Так, вряд ли исчерпыва-
ющий ответ можно получить из определения, сформулированного российским философом: 
«Социальная онтология – это теория об основных характеристиках общества, его функциони-
ровании и развитии. Что представляет из себя общество, которое мы изучаем? С помощью 
каких социальных объектов можно анализировать общество?» [Орехов и др., 2024: 6]. Впро-
чем, у западных исследователей тоже нет достаточной ясности в вопросе о том, что следует 
понимать под социальной онтологией (см. подробный обзор в: [Орехов и др., 2024: 31–64]).

Вопрос о сущности социальной онтологии продуктивно решать, по крайней мере на на-
чальном этапе, исходя из простых общефилософских предпосылок. Онтология есть ответ 
на вопрос о том, что есть. Но что значит ‘что’ и что значит ‘есть’? И допускают ли эти вопро-
сы возможность не-онтологичной социальной теории? Так, теорию Н. Лумана принято считать 
принципиально не-онтологической, и сам Луман на этом настаивал: «…мы отказываемся, – пи-
сал он, – от онтологического способа объяснения, сводящегося к поиску инвариантов бы-
тия, а вместе с ним и от дифференциации субъект/объект» [Луман, 2004: 68–69]. Однако Луман 
фактически отрицает репрезентационную эссенциалистскую онтологию. Между тем в социо-
логии существует богатый спектр реляционных подходов к ответу на этот вопрос, и вопросы 
о том, что существует (отношения, различения, коммуникация…), не теряют своей осмыслен-
ности и напряженности.

На вопрос «Что есть?» – в общем виде отвечают чаще всего, используя концепты «об-
щество», «социальное», «социальная реальность». Последний, казалось бы, дает ясный ори-
ентир: социологи изучают социальную реальность – то, что реально существует. Но в каком 



Шмерлина И.А. Отечественная социальная мысль и онтологические горизонты…� 17

смысле существует социальная реальность? В каком смысле она реальна? Эти вопросы допу-
скают три возможных ответа.

1. Социальная реальность есть то, что реально происходит. Иначе говоря, социальная 
реальность – это явление и скорее даже не явление, а событие. Это – демонстративно эмпи-
рический подход, к которому призывает «плоская онтология» (во всяком случае, в исполнении 
Б. Латура, которым мы здесь ограничиваемся 1), и которую Р. Бхаскар назвал «актуализмом» 
[Bhaskar, 2008] 2. О «плоской онтологии» – наиболее выпуклом проявлении так называемого 
онтологического поворота в социальных науках сегодня пишут много, и перечень даже наи-
более значительных работ на эту тему занял бы слишком много места. И хотя «плоская он-
тология» есть, по сути, отрицание онтологии как таковой, важно отметить, что даже в таком 
негативном модусе онтология присутствует в социологическом дискурсе. Что касается самой 
идеи «плоской онтологии» (в версии Латура), то, при всей ее оригинальности, обеспечен-
ной в значительной степени метафоричностью языка концептуальных построений 3, подлин-
ный смысл предлагаемой им теоретико-методологической новации достаточно прост. Латур 
сводит онтологию даже не к гносеологии, как в рассматриваемом далее случае социального 
конструктивизма, а к методологии, и «плоская онтология» есть своего рода онтологизация 
исследовательской работы. К подобным заключениям подходят и другие интерпретаторы 
АСТ, задаваясь вопросом, «является ли …язык <АСТ. – Прим. И.Ш.> сугубо методологиче-
ской наработкой или же он отражает некую онтологическую действительность?» [Напреенко, 
2013: 87]. Латур, констатирует Р. Брассье, «сводит научное знание (“знание-что”) к практиче-
скому знанию-как… …знание к манипуляции» [Брассье, 2017: 235]. «Латурианская версия ANT 
оказывается в большей степени теорией метода (или действия), а не мира» [Широков, 2019: 
188]. Подобные выводы вполне согласуются с заявлениями самого Латура: «ACT – … это ме-
тод, а не теория…» [Латур, 2017б: 208]. Используемые им метафоры эффектны, но не глубоки 
и не заключают в себе двойных смыслов, предлагая именно то, что в них содержится. Когда 
Латур предлагает исследователю «стать муравьем» и «просто близоруко» идти по следу», он 
имеет в виду не меньше, но и не больше, чем «вести себя как истинные муравьи»: детально, 
скрупулезно, «с предельной точностью», принимая во внимание любую, «хотя бы крошеч-
ную связь» и прокладывая «узкие ходы в этой пыльной земной юдоли» [Латур, 2014: 247; 239; 
190; 41; 174]. При этом он демонстративно отказывается от каких бы то было метафизических 
притязаний по поводу изучаемой социальной действительности: «Если знание социального 
ограничивается муравьиными галереями, по которым мы движемся, то что мы знаем о том, 
что снаружи? Не много» [Латур, 2014: 334]. Кредо Латура есть принципиальная замена он-
тологии методологией, и в этом отношении, «не следует, – как справедливо замечает Брас-
сье, – рассматривать … <его построения> как теорию», его «тексты …нормативны» [Брассье, 
2017: 238], они – «не о проложенных сетях, а о деятельности по прочерчиванию сетей» [Латур, 
2017а: 192]. Показательна частота, с которой Латур использует в своих рассуждениях слово 
«отчет» (см. [Латур, 2014]); фактически в АСТ теория реальности заменяется отчетом о резуль-
татах социологического исследования.

Понятие «плоская онтология» есть, по сути, оксюморон, в котором слово «онтология» 
имплицитно предполагает поиск некой сущности, скрытой за поверхностью вещей, в то время 
как прилагательное «плоский», напротив, предлагает оставаться на поверхности. Что касает-
ся «онтологического поворота», то данная метафора дает, на наш взгляд, избыточную оцен-
ку современной теоретико-методологической ситуации в социологии. Мы видим в нем сим-
птом не столько глубокой методологической озабоченности социологов вопросом о природе 

1 За рамками статьи остались версии М. Деланды, Г. Хармана, Л. Брайанта и других известных 
представителей «плоского» направления.

2 Любопытно заметить, что именно Р. Бхаскар, по-видимому, и ввел понятие «плоская онтоло-
гия», причем вложил в него негативный смысл (см.: Брассье Р. Выравнивание: против «плоских он-
тологий» / Пер. З. Неустроева. URL: https://insolarance.com/deleveling (дата обращения: 19.10.2024)).

3 Как колко замечает Р. Брассье, «тексты Латура предназначены …скорее для производства 
эффекта, нежели для доказательства» [Брассье, 2017: 238].



18� Социологические исследования № 2, 2025

изучаемой социальной реальности, сколько «реакцию на конструктивистскую “деонтологи-
зацию реальности”» [Бурбулис 2019: 18] и стремление нейтрализовать радикальность такого 
рода решения.

2. Конструктивистский подход к вопросу о природе социальной реальности не просто от-
вергает гипотезу о социальной реальности как о сущности sui generis, но обессмысливает саму 
постановку вопроса: социальная реальность есть то, что конструируется субъектом. Блокируя, 
по удачному выражению Т. Керимова, всякий доступ к социальной реальности (см.: [Керимов, 
2022: 113]), он сводит онтологию к гносеологии. Но, строго говоря, гносеологии без онто-
логии не существует, и социальный конструктивизм оказывается в конечном счете онтологи-
ей субъекта, его ментально-психических состояний. Социально-феноменологическая заявка 
на теоретическую рефлексию оказывается здесь малопродуктивной: в названной методоло-
гической ситуации «конструкты второго порядка» неизбежно сливаются с непосредственными 
суждениями респондентов, оказываясь в лучшем случае их наукообразными отражениями.

3. Определение социальной реальности как онтологического допущения, что предпо-
лагает реалистский подход. И здесь становится понятно, почему социологи испытывают пре-
дубеждение по отношению к социальной онтологии: сам по себе вопрос о ней имеет смысл 
только в рамках социологического реализма. Несмотря на то что реалистская линия в понима-
нии социальной реальности началась с Э. Дюркгейма, социология мало здесь продвинулись. 
Sui generis Дюркгейма – это только начало социологического рассуждения о социальной ре-
альности. Реализм «социальных фактов», их особая природа sui generis обосновываются Дюр-
кгеймом не онтологически, а симптоматически. Главное – это наличие у них «принуждающего 
воздействия» [Дюркгейм, 1991: 402]. От Дюркгейма также идет некая аберрация онтологи-
ческой проблематики, связанная с рассмотрением ее в темпоральном ракурсе. Фактически 
Дюркгейм, а вместе с ним и вся последующая социология, ушли от вопроса о природе соци-
ального факта, сместив фокус внимания на механизмы производства социального. Тем самым 
фактически обозначился феноменологический вектор социологического рассуждения, мето-
дологическая установка на социально-феноменологическое постижение реальности. Сегодня 
этот вектор определяет теоретическое лицо социологии.

Поиск онтологических решений: ресурсы отечественной социальной мысли. Лю-
бые определения социальной онтологии должны давать некоторые ориентиры для двух 
принципиальных вопросов: из чего «состоит» социальная реальность и на каком уровне она 
существует.

Если говорить о первом, то здесь сложился определенный консенсус, согласно кото-
рому “вещество” социальной реальности – это взаимодействие. Именно так ставил вопрос 
о предмете социального П. Сорокин [Сорокин, 1920], как, впрочем, и многие другие соци-
ологи, включая критикуемого им Г. Зиммеля. Но Сорокин – въедливый социолог, и в своем 
дотошном анализе того, что такое взаимодействие, он приходит к идее «проводников взаи-
модействия» [Сорокин, 1920: 118] – того, в чем взаимодействия воплощаются и посредством 
чего они становятся нам видны. Фактически мысль Сорокина состоит в том, что любое взаимо-
действие людей опосредовано знаками. Мысль вполне понятная – непосредственное «обще-
ние душ» невозможно, и интерес Сорокина обращен к «проводникам». Именно они, в логике 
сорокинской концепции, есть настоящий предмет социологии и онтологический фундамент 
социальной реальности. Здесь прямолинейный, иногда кажущийся примитивным П. Сорокин 
фактически предвосхищает идею коммуникативных медиа Н. Лумана, автора одной из наибо-
лее сложно выстроенных социологических концепций.

Сорокин дает подробную классификацию проводников, основанную на их материально-
вещной природе, выделяя проводники звуковые и паралингвистические, жесты и позы, за-
пахи, касания, всю материальную культуру, включая деньги. Все эти деления и подробности, 
корреспондирующие в определенной степени с типологией средств невербальной семиоти-
ки Г. Е. Крейдлина [Крейдлин, 2002]), сами по себе, может быть, и не столь интересны, но они 
принципиально акцентируют внимание на знаковой стороне коммуникации. Продолжая эту 



Шмерлина И.А. Отечественная социальная мысль и онтологические горизонты…� 19

линию рассуждения, не трудно прийти к идее о том, что онтология социального заключена 
в знаке (см. [Шмерлина, 2006]).

Данный тезис может быть прочитан социально-конструктивистски, но это – не классиче-
ский социальный конструктивизм в духе П. Бергера – Т. Лукмана, а конструктивизм, исходящий 
из методологии социального реализма. Последствия такого онтологического допущения весь-
ма радикальны. Если знак / системы знаков и есть реальность sui generis, то и истинным, онто-
логическим предметом социологии оказываются не мнения, не действия и не взаимодействия 
как таковые, но системы знаков, семиотические конструкции в их собственной логике органи-
зации, источниках развития и динамике. И это, конечно, уже далеко не социальный конструк-
тивизм. Радикальным отличием здесь оказывается признание принципиально непсихической 
природы знаковых конструкций. Следует напомнить, что Дюркгейм очень близко подошел 
к идее особой онтологии социальных фактов, когда писал о «символах, в которых …<обще-
ство> осмысливает себя…», о том, что «социальная реальность «способна кристаллизовать-
ся …в определенных формах, юридических и нравственных правилах, народных поговорках, 
фактах социальной структуры и т. д.», что содержание представлений и образов, в которых 
она кристаллизуется, не может не оказывать «воздействия на способы их комбинаций. …об-
разы сочетаются между собой не так, как ощущения, а понятия – не так, как образы» [Дюрк-
гейм, 1991: 400; 446; 401]. И всё же основатель социального реализма не представил эту идею 
во всей ее отчетливости. По-видимому, именно потому, что не видел, в чем именно состоит 
особый «субстрат» социальных фактов (а в том, что у них – особый субстрат, отличающий их 
от «фактов психических», у социолога сомнений не было (см.: [Дюркгейм, 1991: 399])), и какова 
природа законов, управляющих движением социальной реальности.

Второй онтологический вопрос – это вопрос о том, на каком уровне существует социаль-
ная реальность. Подчеркнем, что это – вопрос не методологии (на каком уровне перспектив-
но изучать социальную реальность), а онтологии. Осмысление результатов эмпирических ис-
следований часто заставляет задуматься над тем, есть ли то, что мы изучаем в ходе опросов, – 
именно то, что есть? Или на самом деле есть что-то другое – скрытое, глубинное, неочевидное, 
и именно оно, это «другое», и есть социальное? Именно так ставил вопрос С. Л. Франк – один 
из самых, а, возможно, самый глубокий отечественный философ (см., в частности, оценки 
В. В. Зеньковского [Зеньковский, 2001]), творчество которого содержит систематически изло-
женную концепцию социальной онтологии. Оговоримся сразу: рамки статьи не позволяют 
с должной полнотой раскрыть социально-философские взгляды Франка, и мы ограничимся 
здесь лишь выделением идей, социологическое развитие которых кажется продуктивным.

Социально-философская концепция Франка постулирует двуслойную природу обще-
ственного бытия и «несоответствие между эмпирической реальностью <общественного бы-
тия> и его онтологической сущностью» [Франк, 1992: 54]. Первое, в терминологии Франка, 
суть «общественность», второе – «соборность». Эмпирическому, внешнему слою социальной 
реальности Франк уделяет мало внимания и, похоже, готов здесь признать правоту социоло-
гического номинализма. Его интересует внутренний, онтологический – соборный – слой об-
щественного бытия.

В трактовке этого наиболее оригинального концепта отечественной социальной мысли 
Франк далеко отходит от смыслов, заложенных в него А. С. Хомяковым. Если последний по-
нимал идею соборности в глубоко религиозном, мистическом духе, то Франк радиально ее 
социологизировал. По Франку, соборность есть «внутреннее органическое единство», лежа-
щее «в основе всякого человеческого общения, всякого общественного объединения людей» 
[Франк, 1992: 58]. Именно соборность определяет социальные взаимодействия людей на всех 
уровнях – «начиная с семьи и экономического сотрудничества и кончая высшими духовными 
ее функциями» [Франк, 1992: 53]. Понятая как онтологическое основание общества, собор-
ность превращает его в «особую, своеобразную область, …специфическую форму бытия» 
[Франк 1992: 64].

Тексты Франка позволяют эксплицировать три проекции соборности – религиозно-
мистическую, феноменологическую и системную. В соответствии с первой, само 



20� Социологические исследования № 2, 2025

существование общества есть свидетельство изначального присутствия бога, божественного 
в людских делах (см. [Франк, 1992: 92; 90]). Такое понимание отвечает религиозному мировоз-
зрению Франка, однако социологически малопродуктивно.

Следует заметить, что социальный холизм сам по себе – вещь, по сути, мистическая. 
От этого мистицизма стремились уйти многие социальные мыслители как раннего, так и более 
позднего периода, демонстрируя подлинный онтологический страх перед мистическим соци-
альным целым, которое мыслилось по аналогии с целостностью индивидуального сознания 
(см.: [Шмерлина, 2022а: 122]). В этом отношении любопытно проследить ход мысли Франка, 
который, отчетливо осознавая тупиковость антропоморфного представления социального 
целого (см. [Франк, 1992: 46–47]), уходит в феноменологию.

Согласно этой, второй проекции соборности, общество есть то, что изначально и непо-
средственно дано человеку в виде чувства «мы». «“Мы” есть …некая первичная категория лич-
ного человеческого, а потому и социального бытия», – пишет Франк, подчеркивая при этом 
онтологическую равнозначность «я» и «мы»: «“мы” столь же первично – не более, но и не ме-
нее, чем “я”» [Франк 1992: 51; 52]. Это – тема Э. Гуссерля, влияние которого на Франка несо-
мненно и подтверждается в том числе биографическими обстоятельствами интеллектуального 
становления Франка. Заметим на полях, что феноменологические интуиции Гуссерля получили 
в конце XX в. нейрофизиологическое обоснование (см.: [Шмерлина, 2022б]).

Феноменологическая линия постижения соборности, в соответствии с которой «…обще-
ственная жизнь <может быть понята как> …двуединство …внутренней духовной жизни с ее 
внешним воплощением» [Франк, 1992: 75], вступает в противоречие с идеей двуслойности 
общественного бытия [Евлампиев, 2000]. По мнению исследователя, выделение в последнем 
«общественности» и «соборности» отражает «традиционное и достаточно банальное проти-
вопоставление абсолютного, сверхвременного начала в человеке и обществе, выступающего 
как идеал…, и “объективированного”, искаженного воплощения этого идеала в эмпирической 
действительности» [Евлампиев 2000: 60]. Не оспаривая этой оценки, заметим, что в методо-
логическом плане идея онтологической неоднородности социального бытия представляется 
нам достаточно перспективной. Осмысленная социологически, она позволяет разбить поверх-
ность «плоской» онтологии и проблематизировать социальное неочевидное.

Одним из подобных неочевидных онтологических подходов, не совместимых с «плоской» 
методологией, является системная линия в трактовке социального холизма. Эта линия вполне 
отчетливо проведена Франком вне какой-либо связи с первыми двумя. Франк подчеркивает, 
что общество есть системное единство, необходимость которого задана исходными параме-
трами 4 его бытия, в том числе биологическими: «человек вообще существует лишь через фи-
зиологическую связь с другими людьми. …человек есть не просто человек, а именно мужчина 
и женщина, – как сказано в Библии…» [Франк, 1992: 58]. Общество предстает здесь как про-
дукт системной самоорганизации, наступающей в силу логических и в этом смысле априорных 
необходимостей. В эту теоретическую рамку хорошо ложатся рассуждения Франка о логиче-
ской необходимости таких социальных феноменов, как власть, иерархия, право, государство, 
этика: «…из самого существа общества следует, …что общество есть объединение многих 
людей для совместной жизни, что во всяком обществе должна существовать какая-то вообще 
организация, какой-то порядок, что во всяком обществе есть какая-то власть или какой-то ав-
торитет, …что в обществе действуют некие общие правила… и т. п. Вы можете строить какие 
угодно планы общественных реформ, можете как угодно изменять общество – и все же всегда 
вы должны будете считаться с этими имманентными закономерностями или, точнее, необхо-
димыми связями, логически вытекающими из общего содержания того, что вы мыслите под 
“обществом”» [Франк, 1992: 32].

4 К подобным параметрам социального бытия человека, как и любых живых существ, мы отно-
сим (1) дискретный принцип организации жизни на Земле в виде отдельных организмов; (2) активный 
(избирательный) характер взаимодействия живых организмов с внешней средой; (3) ограниченность 
ресурсов последней.



Шмерлина И.А. Отечественная социальная мысль и онтологические горизонты…� 21

В таком системном ракурсе выстроены рассуждения Франка о духовной природе обще-
ства. Онтологически общество есть духовная целостность. Раскрывая эту идею, Франк вводит 
понятие «третьего вида» бытия – идеально-объективного, существующего наряду с матери-
альным и психическим. В этом теоретическом сюжете, коннотации которого с Третьим миром 
К. Поппера очевидны, Франк не совсем последователен. С одной стороны, он настаивает 
на существовании объективных, внепсихических, вневременных идей (см. [Франк 1992: 71]), 
полагая, что подобные идеи определяют в том числе содержание общественной жизни: «Су-
ществует сфера идеальных соотношений, вневременно сущая и потому независимая от сферы 
человеческой душевной жизни. Кроме области математики и логики к этой сфере относится 
и предмет чистой этики. …По образцу этой объективно-идеальной сферы мы, по-видимому, 
должны мыслить и своеобразную природу общественного бытия» [Франк, 1992: 70–71]. С дру-
гой стороны, он оговаривает специфику последнего, зависящего от непосредственной реа-
лизации его во взаимодействиях людей («общественное бытие…, в отличие от абстрактно-
идеального вневременного бытия, – есть все же нечто принадлежащее к человеческой жизни 
вообще и неразрывно с ней связанное» [Франк, 1992: 72]). Это противоречие, как нам видится, 
связано с игнорированием введенного им самим онтологического различения объективно-
идеального и психического, а также с абсолютизацией объективного статуса математики, ло-
гики и этики. Данные идеальные комплексы, существуя в мире потенциального, как логиче-
ски – «абсолютно (“априорно”) необходимые» [Франк, 1992: 32] и в этом отношении «вневре-
менные» сущности, в своем конкретном воплощении точно так же связаны с деятельностью 
людей, как и идеи социального бытия.

Концепция Франка содержит еще одну глубокую идею, заслуживающую многопланового 
прочтения, – идею должного, в которой Франк видел «выражение нравственной, идеальной, 
т. е. богочеловеческой, природы общественной жизни». И хотя сам Франк не допускал сведе-
ния этой идеи «ни на какие эмпирические начала человеческой природы» [Франк, 1992: 78], 
представляется, что она может быть рассмотрена в самых разных ракурсах – не только этико-
философском, но даже в социально-биологическом – как наличие естественно-природной 
необходимости нравственной основы совместного бытия 5. Не менее очевидно, что эта идея 
интерпретируема в социально-историческом и социологическом ракурсе. Здесь уместно за-
думаться, как, в каких конкретно-исторических формах она выступает на разных исторических 
этапах развития общества и в разных общественных системах; при каких условиях способна 
служить драйвером социального бытия, какие модусы – в том числе уродливые – может при-
нимать; возможно ли эмпирически зафиксировать представление о должном как регулятив-
ную идею в функционировании / развитии общества; а также – какие признаки, индикаторы 
и операции измерения будут в этом отношении релевантными?

Заключение. Социальная онтология была и остается проблематикой, вынесенной за пре-
делы актуального социологического дискурса. Обозначившийся уже у Дюркгейма эпистемо-
логический сдвиг от вопросов о природе социальной реальности к вопросам о механизмах 
производства социальной реальности превратился в мощный доминирующий в социологии 
тренд, утвердивший в конечном счете конструктивистскую парадигму, в рамках которой неу-
местно ставить вопросы об «истинной природе» социальных вещей.

Обсуждающийся в последнее время так называемый онтологический поворот не со-
держит действительного поворота социологического знания к фундаментальным вопросам 
социального бытия, а свидетельствует скорее о стремлении обойти эти сложные вопросы, 
заменив, как у Латура, вопросы методологии инструкцией по применению метода, или, как 
в концепции ассамбляжей М. Деланды, метафизическую дихотомию макро- / микроуровней 
социальной реальности эмпирически различимым пространственным масштабом (в резуль-
тате чего, например, абстрактное понятие «рынок» превращается в конкретный, физически 
осязаемый «базар» (см.: [Деланда, 2018: 27–28])).

5 Не погружаясь в этот сюжет, вспомним лишь давнюю статью, имевшую большой резонанс 
в интеллектуальной обстановке «мягкого застоя», – «Родословная альтруизма» [Эфроимсон, 1971].



22� Социологические исследования № 2, 2025

Отсутствие в социологии внятных онтологических решений является, по мнению автора 
настоящей статьи, одной из причин маломощности социологического знания, его неспособ-
ности дать ни глубокой и нетривиальной интерпретации актуально протекающих социальных 
процессов, ни прогноза в отношении последних. Присутствующую в социология некую «идио-
синкразию» по отношению к онтологической проблематике можно, в частности, увидеть в ка-
нонических требованиях к программе социологического исследования, обязующих социолога 
однозначно предъявить объект и предмет исследования, но не предполагающих рефлексии 
о природе исследуемых вещей. Между тем вопрос о соотношении предмета исследования 
и онтологии манифестируемых в нем сущностей – важнейший вопрос методологии социально-
го познания, заслуживающий основательного обсуждения в профессиональном сообществе.

История социологии богата на этот счет рядом интересных и перспективных нарабо-
ток, и идеи отечественных философов занимают свое место в данном ряду. В настоящей ста-
тье мы обратились к творчеству двух выдающихся социальных мыслителей – П. А. Сорокина 
и С. Л. Франка. Первый в работе «Система социологии» фактически предложил социологии 
онтологически осмысленный предмет социологии, а именно – взаимодействия, воплощенные 
в знаках. Эта перспектива не нашла развития ни у самого Сорокина, развернувшего свой ана-
лиз в сторону скрупулезной и малопродуктивной «инвентаризации» знаков, ни у последующих 
исследователей, но именно в ней мы видим возможность онтологического прорыва в соци-
альном познании.

Если в пространстве обсуждаемой проблематики П. А. Сорокин интересен одной, но бле-
стящей идеей, то социально-философское творчество С. Л. Франка обращает на себя вни-
мание не столько отдельными теоретическими прозрениями, сколько опытом последова-
тельного систематического рассмотрения социальных феноменов с позиций холизма, то есть 
утверждения первичности социального целого по отношению к индивидуальному существо-
ванию. Вопрос о природе этого социального целого допускает спектр возможных ответов, 
некоторые из которых обозначил сам Франк. Будучи эксплицированным выражением холиз-
ма, социальная онтология Франка выстраивается в трех ортогональных ракурсах, каждый 
из которых может быть рассмотрен отдельно и не предполагает с необходимостью другого: 
религиозно-мистическом, системном и феноменологическом. Можно принимать или не при-
нимать предложенные им решения, но сама по себе заложенная в них холистская интуиция 
представляется настолько же перспективной, насколько и малореализованной идеей, крити-
ческое осмысление и развитие которой способно привести если не к подлинному «онтоло-
гическому повороту», то, во всяком случае, к заметному продвижению на пути к прорисовке 
онтологических горизонтов социальной теории.

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

Брассье Р. Понятия и объекты // Логос. 2017. № 3. С. 227–262.
Бурбулис Ю. В. Обновление онтологии: социальность бытия // Известия УрФУ Сер. 3. Общественные на-

уки. 2019. Т. 14. № 3. С. 18–28.
Гофман А. Б. Существует ли общество? (От психологического редукционизма к эпифеноменализму в ин-

терпретации социальной реальности) // Социологические исследования. 2005. № 1. С. 18–25.
Деланда М. Новая философия общества: Теория ассамбляжей и социальная сложность / Пер. с англ. 

К. С. Майорова. Пермь: Гиле Пресс, 2018.
Дюркгейм Э. Метод социологии //. О разделении общественного труда. Метод социологии / Пер. с фр. 

и послесловие А. Б. Гофмана. М.: Наука, 1991. С. 391–532.
Зеньковский В. В. История русской социологии. М.: Академ. Проект, Раритет, 2001.
Керимов Т. «Онтологический поворот» в социальных науках: возвращение эпистемологии // Социологиче-

ское обозрение. 2022. Т. 21. № 1. С. 109–130. DOI: 10.17323/1728-192x‑2022-1-109-130.
Крейдлин Г. Е. Невербальная семиотика: Язык тела и естественный язык. М.: НЛО, 2002.
Латур Б. АСТ: вопрос об отзыве // Логос. 2017б. Т. 27. № 1. С. 201–216.
Латур Б. Об акторно-сетевой теории. Некоторые разъяснения, дополненные еще большими усложнени-

ями // Логос. 2017а. Т. 27. № 1. С. 173–200.



Шмерлина И.А. Отечественная социальная мысль и онтологические горизонты…� 23

Латур Б. Пересборка социального: введение в акторно-сетевую теорию / Пер. с англ. И. Полонской; под 
ред. С. Гавриленко. М.: ВШЭ, 2014.

Луман Н. Общество как социальная система / Пер. с нем., послесл. и прим. А. Антоновского. М.: Логос, 
2004.

Напреенко И. Семиотический поворот в STS: теория референта Бруно Латура // Социология власти. 2013. 
№ 1–2. С. 75–98.

Современная социальная онтология в зеркале российской онтологической традиции: дискурсы и интер-
претации / Под общ. ред. А. М. Орехова. Королев: Космос, 2024.

Сорокин П. А. Система социологии. Т. 1. Ч. 1. Петроград: Изд. т-во «КОЛОС», 1920.
Франк С. Л. Духовные основы общества. Введение в социальную философию // Духовные основы обще-

ства. М.: Республика, 1992. С. 13–146.
Широков А. Политика объяснения и стратегия описания Бруно Латура: как писать инфрареферентные 

тексты // Социологическое обозрение. 2019. Т. 18. № 1. С. 186–217.
Шмерлина И. А. Концептуальные ракурсы понятия интерсубъективности // Журнал социологии и социаль-

ной антропологии. 2022б. № 25. С. 7–40. DOI: 10.31119/jssa.2022.25.3.1.
Шмерлина И. А. Социология социальных форм: пересборка теории. М.: ФНИСЦ РАН, 2022a.
Шмерлина И. А. Семиотическая концепция социальности: постановка проблемы // Социологический жур-

нал. 2006. № 3–4. С. 25–45.
Эфроимсон В. П. Родословная альтруизма // Новый мир. 1971. № 10. URL: http://vivovoco.astronet.ru/VV/

PAPERS/ECCE/VV_EH12W.HTM (дата обращения: 20.10.2014).
Bhaskar R. A Realist Theory of Science. G.B.: Verso Books, 2008.

Статья поступила: 05.12.24. Финальная версия: 10.01.25. Принята к публикации: 04.02.25.

RUSSIAN SOCIAL THOUGHT AND ONTOLOGICAL HORIZONS  
OF MODERN SOCIOLOGICAL THEORY

SHMERLINA I.A.,

Institute of Sociology of FCTAS RAS, Russia

Irina A. SHMERLINA, Dr. Sci. (Sociol.), Leading Researcher, Institute of Sociology of FCTAS RAS, Moscow, Russia 
(shmerlina@yandex.ru).

Abstract. The article contains a case of theoretical-methodological and historical-sociological reflection 
on socio-ontological issues. Present in sociology mainly in the form of background assumptions, this 
problematic has recently become a subject of active discussion. A number of researchers characterize this 
situation as an “ontological turn”, which is assessed in the article as an excessive metaphor. Manifested in the 
form of a “flat ontology”, the so-called “ontological turn” indicates not so much a methodological concern 
for the philosophical foundations of sociological research, as a desire to neutralize the extremes of social 
constructivism, while avoiding the final solution of the “damned” ontological issues. It is shown in the article 
that the “ontological turn” in Bruno Latour’s version of “flat ontology” is a demonstrative refusal to discuss 
ontological issues and its reduction to the methodology of research work. The lack of ontological clarity 
regarding the entities under study generates a research situation in which social ontology is reduced to the 
subject of research, “second-order constructs” are merged with the respondent’s direct judgments, and 
the ontology of the social whole is replaced by the ontology of the subject. Believing that social ontology 
is related to two fundamental questions – what does the social “consist of” and at what level does it exist, 
the author turns to the sociology of P. Sorokin and social philosophy of S. L. Frank. The works of the former 
help to substantiate the idea of the semiotic nature of social reality, while the works of the latter help to 
understand that the nature of social relations is fully comprehensible at the level of a social systemic whole. 
Frank’s holistic approach, productive as a methodological alternative to “flat” ontology, is explicated in the 
article from three perspectives – religious, phenomenological and systemic.

Keywords: social ontology, “ontological turn”, “flat ontology”, “conductors of interaction”, semiotic 
concept of sociality, holism, “community”, “conciliarity” (sobornost).



24� Социологические исследования № 2, 2025

REFERENCES

Bhaskar R. (2008) A Realist Theory of Science. G.B.: Verso Books.
Burbulis Yu.V. (2019) Renewal of onthology: Sociality of Being. Izvestiya UrFU. Ser. 3. Obshchestvennyye nauki 

[Herald of UrFU. Ser, 3. Social sciences]. Vol. 14. No. 3: 18–28. (In Russ.)
DeLanda M. (2018) New philosophy of society: Theory of assemblages and social complexity. Perm: Gile Press 

(In Russ.)
Durkheim E. (1991) Method of sociology. In: On the division of social labor. Method of sociology. Moscow: Nauka: 

391–532. (In Russ.)
Efroimson V. P. (1971) Pedigree of altruism. Novyy mir [New world]. No. 10. URL: http://vivovoco.astronet.ru/VV/

PAPERS/ECCE/VV_EH12W.HTM (accessed 20.10.2014). (In Russ.)
Frank S. L. (1992) Spiritual foundations of society. Introduction to social philosophy. In: Spiritual foundations of 

society. Moscow: Respublika: 13–146. (In Russ.)
Goffman A. B. (2005) Does society exist? (From psychological reductionism to epiphenomenalism in the 

interpretation of social reality). Sotsiologicheskiye issledovanya [Sociological Studies]. No. 1: 18–25. (In Russ.)
Kerimov T. (2022) “Ontological turn” in the social sciences: the return of epistemology. Sotsiologicheskoye 

obozreniye [Russian Sociological Review]. Vol. 21. No. 1: 109–130. DOI: 10.17323/1728-192x‑2022-1-109-
130. (In Russ.)

Kreidlin G. E. (2002) Nonverbal semiotics: Body language and natural language. Moscow: NLO. (In Russ.)
Latur B. (2014) Reassembling the social: An introduction to actor-network-theory. Moscow: VSHE. (In Russ.)
Latur B. (2017a) On Actor-Network Theory. A few clarifications, plus more than a few complications. Logos 

[Logos]. Vol. 27. No. 1: 173–200. (In Russ.)
Latur B. (2017b) On Recalling ANT. Logos [Logos]. Vol. 27. No. 1: 201–216. (In Russ.)
Luhman N. (2004) Society as a social system. Moscow: Logos. (In Russ.)
Napreenko I. (2013) Semiotic turn in STS: the theory of the referent by Bruno Latour. Sotsiologiya vlasti [Sociology 

of Power]. No. 1–2: 75–98. (In Russ.)
Modern social ontology in the mirror of the Russian ontological tradition: discourses and interpretations. (2024) 

Korolev: Kosmos. (In Russ.)
Shirokov A. (2019) The politics of explanation and the strategy of description of Bruno Latour: how to write 

infrareferential texts. Sotsiologicheskoye obozreniye [Russian Sociological Review]. Vol. 18. No. 1: 186–217. 
(In Russ.)

Shmerlina I. A. (2006) Semiotic concept of sociality: problem statement. Sotsiologicheskiy zhurnal [Russian 
Sociological Journal]. No. 3/4: 45–25. (In Russ.)

Shmerlina I. A. (2022a) Sociology of Social Forms: Reassembling the Theory. Moscow: FNISTS RAN. (In Russ.)
Shmerlina I. A. (2022b) Conceptual perspectives on the notion of intersubjectivity. Zhurnal sotsiologii i sotsialnoy 

antropologii [The Journal of Sociology and Social Anthropology]. No. 3: 7–40. DOI: 10.31119/jssa.2022.25.3.1. 
(In Russ.)

Sorokin P. A. (1920) The System of Sociology. Vol. 1. Petrograd: Izd. t-vo “KOLOS”. (In Russ.)
Brassier R. (2017) Concepts and objects. Logos [Logos]. No. 3: 227–262. (In Russ.)

Received: 05.12.24. Final version: 10.01.25. Accepted: 04.02.25.


